
9

Вестник МГОУ. Серия «Лингвистика». № 1 / 2013

Раздел I. Теоретические вопросы общего языкознания

УДК 82.0

Соловьёва Н.В.
Московский государственный областной университет

Эволюция научных представлений.
о структуре, содержании и форме сказки.
 (основные направления исследований)1

N. Solovyeva
Moscow State Regional University

Evolution of Conceptual Approaches to the Study 
of the Fairy Tale Form, Structure and Contents

Началом изучения сказки в России и за рубежом считается XIX век. Зарождение научного 
интереса к этому жанру совпадает с расцветом романтизма в философии, науке и искусстве. 
В идеалистической романтической философии бытовало убеждение, что история народа не 
определяется волей отдельных личностей, в ней проявляется «дух» народа, который выража-
ется в коллективном творчестве, в том числе мифологии – ядре, из которого возникли сказка, 
эпос и другие виды народной поэзии.

Среди немецких «романтиков», занимавшихся собиранием и научным анализом сказок, 
выделяются братья Вильгельм и Яков Гримм, вдохновлённые работами философа и писателя 
Д.Г. фон Гердера и ставшие основоположниками мифологической школы изучения фолькло-
ра [5, c. 18].

«Романтики» подчёркивали существование тесной связи науки о мифологии и языкоз-
нания, при исследовании фольклора стали использовать сравнительно-исторический ме-
тод, первоначально разработанный применительно к изучению языка. Начав с изучения не-
мецкого фольклора, Я. Гримм позднее занялся реконструкцией единой мифологии древних 
индоевропейцев. Стремясь выявить древнейшие черты сказок и сказаний, учёный и его по-
следователи анализировали отражённые в этих произведенияхрелигиозные представления. 

© Соловьёва Н.В., 2013.

Аннотация. В статье исследуются наиболее зна-
чимые направления в изучении сказки в России и за 
рубежом. Автор изучает взгляды представителей мифо-
логической, антропологической и исторической школ в 
фольклористике, рассматривает теорию заимствования 
литературных сюжетов и анализирует результаты клас-
сификации и каталогизации фольклорного материала. 
Сказка становилась объектом исследования специали-
стов в области психоанализа, гендерной лингвистики и 
социолингвистики. В статье нашли отражение наиболее 
интересные примеры интерпретации сказочного матери-
ала. Автор прогнозирует рост интереса к сказке в связи с 
изменениями культурных и идеологических установок на 
каждом отдельно взятом этапе развития общества.

Ключевые слова: сказка, мифология, сюжет, структу-
ра, классификация, символ.

Abstract. The main conceptual approaches to the study 
of the fairy tale in Russia and abroad are shown in the arti-
cle. The author studies the conceptual viewpoints of the rep-
resentatives of the folkloricist, anthropologist and historicist 
approaches, the theory of the literary plot migration and the 
results of the fairy tale classification and cataloging. The fairy 
tale has been the object of research for specialists in psy-
choanalysis, sociolinguistics and genderlinguistics, the most 
interesting examples of the fairy tale interpretation from these 
viewpoints are included in the article. The author predicts the 
growth of interest in fairy tales studies due to the cultural and 
ideological changes which take place in the society at every 
stage of its development.

Key words: fairytale, mythology, plot, structure, classifica-
tion, symbol.



10

Вестник МГОУ. Серия «Лингвистика». № 1 / 2013

Раздел I. Теоретические вопросы общего языкознания

В России, как и в Германии, «мифологи-
ческая школа» стала первым этапом разви-
тия научной фольклористики. Русская мифо-
логическая школа анализировала сказки как 
материал, необходимый при изучении мифов, 
и рассматривала сказки как развитие мифов. 
Эта точка зрения наиболее полно выражена 
в трёхтомном исследовании А.Н. Афанасьева 
«Поэтические воззрения славян на природу» 
(1866–1869). Он полагал, что уже в древнос-
ти в верованиях была определённая система. 
По утверждению А.Н. Афанасьева, целост-
ная система мифологических представлений 
выстраивается на основе простейших оппо-
зиций, обусловленных эмоционально-чувс-
твенным восприятием (свет – тьма, тепло 
– холод) [1, c. 21-41].

Во второй половине XIX в. с изменением 
социально-экономических условий жизни 
в Европе и развёртыванием колониальной 
политики европейских государств вопросы 
политической и культурной связи с внеевро-
пейскими государствами приобретают осо-
бое значение. Стремительно возрастает на-
учный интерес к культуре и искусству Азии, 
Африки, появляется необходимость обоб-
щения собранного фактического материала. 
Так, представление о том, что сходство сю-
жетов индоевропейских сказок объясняется 
их общими корнями, оказывается несостоя-
тельным, поскольку сходные мотивы и сюже-
ты обнаруживаются и у неиндоевропейских 
народов. Попытка объяснить это сходство 
была предпринята немецким учёным Т. Бен-
феем, издавшим сборник индийских расска-
зов «Панчатантра» в переводе на немецкий 
язык и указавшим в предисловии к сборнику 
на сходство санскритских сказок со сказками 
европейских и неевропейских народов. Сход-
ство сюжетов исследователь объясняет их 
заимствованиями, происходившими в про-
цессе культурно-исторических связей между 
народами. В истории науки теория Т. Бенфея 
получила название «теории заимствования», 
«миграционной теории» или «теории стран-
ствующих сюжетов» [4].

Несмотря на влияние теории заимство-
вания на фольклористику, она восприни-

малась и критически: в этой теории учи-
тывалось лишь сюжетное сходство легенд, 
былин, сказок, и полностью игнорирова-
лась художественная форма. Исследователи 
фольклора сталкивались с  многочисленны-
ми случаями совпадений в творчестве на-
родов, не связанных культурно-историче-
скими контактами и так далеко отстоявших 
друг от друга географически, что заимство-
вания были маловероятными. Шотландский 
учёный Э. Лэнг предлагает иную гипотезу 
объяснения сходства сюжетов и мотивов 
у разных народов. Согласно Э. Лэнгу, все 
народы проходят сходные пути развития, 
поэтому народная поэзия, как выражение 
коллективного творчества, самозарождает-
ся и развивается сходным образом. Теория, 
высказанная Э. Лэнгом, получила название 
«теории самозарождения», а школа – «ан-
тропологической» [1, с. 21-41].

Антропологическая школа придавала 
большое значение элементам ранних культур 
в народной поэзии. Видным представителем 
антропологической школы в Британии стал 
Дж. Фрезер, подчёркивавший значение ма-
гии, игравшей, по его убеждению, огромную 
роль в первобытных обрядовых действиях, 
связанных с ними песнях и других видах 
фольклора. 

В Германии антропологическая школа 
представлена трудами психолога В. Вундта и 
фольклористов Л. Лейстнера и Ф. фон-дер-
Лейена. По гипотезе Людвига Лейстнера, ос-
новные сказочные и фольклорные мотивы 
возникают из снов. Он пытался выявить вза-
имосвязь между повторяющимися символи-
ческими снами и фольклорными мотивами, 
собрав в подтверждение своей гипотезы об-
ширный фактический материал [6, с. 11].

В России антропологическая школа полу-
чила развитие в трудах А.Н. Веселовского, 
предпринявшего попытку установить за-
кономерность развития поэзии на началь-
ной стадии человеческой культуры, когда 
не выделялись отдельные виды искусства, 
а само оно было тесно связано с практичес-
кой деятельностью человека и его религиоз-
но-магическими представлениями. Учёный 



11

Вестник МГОУ. Серия «Лингвистика». № 1 / 2013

Раздел I. Теоретические вопросы общего языкознания

рассмотрел динамику развития поэзии к пос-
тепенной дифференциации родов (эпоса, ли-
рики и драмы) и их видов, освобождения от 
«обрядово-мифологического комплекса» [4]. 

Одновременно с антропологическими 
исследованиями продолжилось изучение 
сказок и в рамках теории заимствования. В 
понимании природы сказки и закономер-
ностей формирования и распространения 
отдельных сюжетов и их типов, возникнове-
ния и варьирования текстов сказок большую 
роль играет сравнительно-историческое из-
учение, которое невозможно без системати-
зации поистине необъятного фактического 
материала. Первые удачные попытки клас-
сификации и каталогизации сказок были 
предприняты учёными финской школы 
фольклористов К. Кроном и А. Аарне, ко-
торые считали своей задачей установление 
древнейшей «праформы» каждой сказки, её 
«прародины», уточнение путей её миграции 
по формальным признакам (географо-исто-
рический метод).

Так, К. Крон предпринял попытку систе-
матизации фольклорного материала по эт-
нографическому принципу. Он разработал 
классификацию сказок, распределив их по 
четырнадцати группам и подгруппам, внутри 
которых он поместил сюжетные типы, про-
нумеровав их. Эта классификация положила 
начало новому направлению в фольклори-
стике, однако была неполной, поскольку не 
отражала существующее в сказках структур-
ное и семантическое разнообразие, межсю-
жетные связи между ними [2, с. 118].

Классификацию К. Крона дополнил один 
из его учеников А. Аарне, составивший «Ука-
затель сказочных типов», ставший авторитет-
ным пособием по систематизации сюжетных 
схем. В основу систематики Аарне положил 
сказки европейских народов и подразделил 
их на три группы:

1)	 сказки о животных;
2)	 собственно сказки, которые включа-

ют: волшебные сказки, легендарные сказки, 
новеллистические сказки и сказки о глупом 
черте (великане);

3)	 анекдоты.

Относящиеся к каждой группе сказки 
объединены в гнезда по тематическому при-
знаку: у каждой сказки (не только целостного 
рассказа, но и отдельного мотива или эпизо-
да) есть порядковый номер. В нумерации ос-
тавлены пропуски для внесения новых сюже-
тов [2, с. 118].

Каталог А. Аарне получил мировое при-
знание и постоянно дополнялся. В 1927 г. 
появляется указатель сказочных мотивов 
народов мира С. Томпсона, включивший все 
дополнения и переведённый на английский 
язык. В указателе Аарне-Томпсона отражён 
переход от сравнительного анализа междуна-
родных сюжетов к индивидуальному анализу 
сюжетов национального фольклора.

Одним из наиболее влиятельных направ-
лений русской фольклористики конца XIX – 
начала XX вв. стала «историческая школа». 
Представители этого направления изучали 
русский фольклор, опираясь на отечествен-
ную историю, уточняли условия создания 
устнопоэтического произведения, выявляли 
исторические события, отражённые в нём. 
Анализируя памятники древнерусской пись-
менности, В.Ф. Миллер, Б.М. и Ю.М. Соко-
ловы обнаружили аналоги былин и истори-
ческих песен и разработали историческую 
географию русского эпоса. Былины и исто-
рические песни приверженцы исторической 
школы рассматривали как своеобразную уст-
ную летопись, несовпадения исторических 
событий и содержания произведений они 
объясняли искажениями текста в процессе 
многократного воспроизведения [1, с. 21-41].

Заметим, что и сейчас исторический и со-
циологический подходы не теряют актуаль-
ности и заслуживают внимания. Исследова-
тели (Дж. Зайпс , А. Нитчке, Г. Кало, Э. Шерф 
и др.) полагают, что народные сказки отража-
ют социальное устройство и проблемы обще-
ства в определённую историческую эпоху. 
Рассуждая о народных сказках феодальной и 
докапиталистической эпохи, Дж. Зайпс под-
чёркивает, что сказки последовательно от-
ражают ценности и уклад патриархального 
общества, монархии и абсолютизма. Лите-
ратурная сказка адресована образованным 



12

Вестник МГОУ. Серия «Лингвистика». № 1 / 2013

Раздел I. Теоретические вопросы общего языкознания

слоям общества и отражает культурные цен-
ности и представления, которые общество 
стремится привить подрастающему поколе-
нию [11, с. 6-8].

Современные исследования сказок опира-
ются и на структуралистский подход, впервые 
предложенный в статьях А.И. Никифорова и 
знаменитой книге В.Я. Проппа «Морфология 
волшебной сказки» (Пропп 1928). Рассма-
тривая сюжеты волшебных сказок, выбран-
ных по указателю сюжетов Аарне-Томпсона, 
В.Я. Пропп обнаруживает, что составляющие 
их мотивы могут быть обобщены в ограни-
ченное число действий-функций, приписы-
ваемых ограниченному числу персонажей. В 
общей сложности 32 функции (от отлучки и 
недостачи до наказания и свадьбы) и 7 пер-
сонажей (антагонист, даритель, помощник, 
царевна, отправитель, герой и ложный герой) 
образуют структуру метасюжета волшебной 
сказки. Работа В.Я. Проппа показывала прин-
ципиально ограниченный набор элементов 
сказки и правил их действия, делая анализ 
волшебной сказки системным и уподоблен-
ным лингвистическому анализу. 

Сказки становятся объектом исследова-
ния специалистов в области психоанализа. 
Так, З. Фрейд одним из первых обратил вни-
мание на символическую природу сказки. По 
убеждению учёного, сказка, подобно мифу 
или легенде, обращена к наиболее прими-
тивным частям психики человека. Сказки 
призваны выполнять три функции: функ-
ции связи, трансформации и посредника. 
Они связывают первичные, бессознательные 
процессы и вторичные процессы сознатель-
ного мышления, трансформируют бессоз-
нательные фантазии в структурированное 
повествование, которое «озвучивает» в сим-
волической форме голос желаний, служат по-
средником между телесными и социальными 
функциями [3].

Как и З. Фрейд, К. Юнг признавал связь 
мифологии и бессознательного, однако по-
нимал эту связь иначе. Мифология и сказки 
соединяются у него с идеей архетипа, т. е. с 
коллективно-бессознательным слоем чело-
веческой психики. Заимствованным из пла-

тонической традиции термином “архетип” 
К. Юнг обозначил образы, бытующие в ми-
фологии, сказках, снах и фантазиях. Архети-
пы, конечно, связаны с наиболее фундамен-
тальными потребностями и наклонностями 
человека, а корнями уходят в глубины орга-
нических и генетических структур живой ма-
терии. Именно благодаря такой глубочайшей 
укоренённости архетипы оказываются уни-
версальными, повсеместно распространён-
ными первоэлементами психики и культуры. 
К. Юнг полагал, что по сказкам можно пре-
восходно исследовать анатомию психики че-
ловека [7, с. 569-587].

Сторонники исторического и социологи-
ческого подходов к изучению сказок отме-
чают, что эпоха, условия жизни в обществе 
и социальные роли его представителей не 
могут не отражаться во вновь появляющих-
ся произведениях или в интерпретации уже 
существующих. Всё более актуальным ста-
новится так называемый «феминистский 
подход» в изучении сказки, в рамках которо-
го исследуется отражение места женщины в 
предметном мире и сюжетно-персонажной 
структуре сказок.

Объектом исследования сказок с позиций 
феминизма выступают, как правило, класси-
ческие сборники народных сказок, предметом 
исследования становятся вопросы равенства 
полов в обществе, изучается влияние, кото-
рое сказки оказывают на процесс социализа-
ции и воспитания детей в культурных тради-
циях общества.

В работе «Феминистский подход к интер-
претации волшебных сказок» К. Стоун от-
мечает, что сказки не позволяют женщинам 
осознать их личностный потенциал [10, с. 42-
49]. Исследователи М. Либерман и К. Роу, 
разделяя и развивая эту мысль, подчёркива-
ют пагубное влияние, которое инертные, бес-
помощные и покорные судьбе героини сказок 
оказывают на формирование представлений 
о роли женщины в обществе. Мир сказок от-
ражает устои патриархального общества, в 
котором главное предназначение женщины – 
создание семьи [9, с. 217]. 

Несомненный интерес вызывает работа 



13

Вестник МГОУ. Серия «Лингвистика». № 1 / 2013

Раздел I. Теоретические вопросы общего языкознания

Р. Боттигхаймер, анализирующая речь пер-
сонажей в сказках братьев Гримм. Иссле-
дователь указывает на взаимосвязь между 
половой принадлежностью и речью героев: 
положительные герои и отрицательные ге-
роини высказываются часто, положитель-
ные героини, как правило, молчат. Глаголы 
в речи образуют своеобразную иерархию в 
зависимости от активности действия: глагол 
“ask” ассоциируется с речью мужчин, глагол 
“answer”– с речью женщин. Р. Боттигхаймер 
связывает результаты исследования с тем 
обстоятельством, что в XIX в., т. е. в период 
составления сборника, в немецком обще-
стве в женщине высоко ценились такие ка-
чества, как молчаливость и уступчивость [8, 
с. 115-119].

Таким образом, в настоящей статье отра-
жены наиболее значимые направления в из-
учении сказки. На протяжении двух столе-
тий она становилась объектом исследования 
фольклористов, этнографов, антропологов, 
лингвистов, психологов, социологов, причём 
представители каждого научного направле-
ния предлагали собственную интерпретацию 
сказочного материала. Можно прогнозиро-
вать дальнейший рост интереса к структуре, 
содержанию, форме, тематике и типологии 
сказок, поскольку взгляды на то или иное 
явление – результат культурных и идеологи-
ческих установок на определённом этапе раз-
вития общества. Человек меняется, вместе с 
ним меняются сказки и их видение. 

ЛИТЕРАТУРА:
1.	 Азадовский М.К. История русской фольклори-

стики. Том 1. – М.: Учпедгиз, 1958. – 345 с.
2.	 Ким А.А. О некоторых способах классификации 

сюжетов  и героев народных сказок// Вестник 
ТПГУ.  – 2006. – Вып. 1 (52). Серия «Гуманитар-
ные науки» (История). – С. 117-120.

3.	 Колакоглоу К. Сказочный проективный тест// 
Журнал практической психологии и психоа-
нализа.– 2003. – Вып. 4. [Электронный ресурс]. 
– URL: http://psyjournal.ru/psyjournal/articles/
detail.php?ID=2945 (дата обращения: 09.08.2012).

4.	 Литературная энциклопедия [Электронный ре-
сурс]. – URL: http://feb-web.ru/feb/litenc/encyclop/
leb/leb-7751.htm (дата обращения: 22.08.2012).

5.	 Мелетинский Е.М. Поэтика мифа. – М.: Наука, 
1976. – 407 с.

6.	 Современная западная философия: Словарь. – 
2-е изд. – М.: ТОН-Остожье, 1998. – 544 с.

7.	 Энциклопедия глубинной психологии. Том 1. 
Зигмунд Фрейд: жизнь, работа, наследие. – М.: 
ЗАО МГМенеджмент, 1998. – 800 с.

8.	 Bottigheimer Ruth. Silenced Women in the Grimms’ 
Tales: the “Fit” Between Fairy Tales and Their His-
torical Context. – Philadelphia: University of Penn-
sylvania, 1986. – 332 p.

9.	 Rowe Karen E. Feminism and Fairy Tales. – NY: 
Rutledge, 1986. – 288 p.

10. �Stone Kay F. Feminist Approaches to the Interpre-
tation of Fairy Tales. – Philadelphia: University of 
Pennsylvania, 1986. – 332 p.

11. �Zipes Jack. Fairy Tales and The Art of Subversion. – 
NY: Rutledge, 1983. – 214 p.


